
        
            
                
            
        

    


Phật Thuyết Thanh Tịnh Tâm Kinh  

Giảng Ký 1 



Lão Pháp Sư Tịnh Không chủ giảng 

Năm 1992 tại Đại Giác Liên Xã, Cựu Kim Sơn, Hoa Kỳ 

Tâm Tịnh ghi, Hàn Anh kiểm giảo  

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

---o0o--- 

 Nguồn  

www.niemphat.net  

 Chuyển sang ebook 19-6-2009 

 Người thực hiện : Nam Thiên – namthien@gmail.com 

 Link Audio Tại Website http://www.phatphaponline.or g 



      Đề  mục  kinh  này  vô  cùng  rõ  ràng,  nội  dung  cũng  rất  đơn  giản,  trong 

sáng, thiết  yếu.  Trong  bộ kinh  này, đức Phật dạy chúng ta phương pháp  để 

cái  tâm  được  thanh  tịnh.  Trong  pháp  môn  Tịnh  Độ,  chúng  ta  đều  biết  đến 

đạo lý  “tâm tịnh cõi nước tịnh”.  Do đây biết rằng: đối với việc tu học Tịnh 

Độ tông, tâm thanh tịnh vô cùng trọng yếu. 

Người phiên dịch bộ kinh này là ngài Thi Hộ, Ngài là người ngoại quốc 

đến Trung Quốc hoằng pháp vào thời Nam Bắc Triều. 

Chánh kinh:  

       Phật Thế Tôn, nhất thời tại Xá Vệ quốc, Kỳ Thọ Cấp Cô Độc Viên, dữ 

 tỳ-kheo chúng câu.  

       (Một thời, đức Phật Thế Tôn ở tại nước Xá Vệ, trong vườn Cấp Cô Độc, 

 cây của Kỳ Đà, cùng các vị tỳ-kheo câu hội)       

Đoạn kinh văn này phần đầu thiếu mất câu  “như thị ngã văn”  là vì kinh 

điển  được  phiên  dịch  trong  giai  đoạn  sơ  khởi  chẳng  tuân  thủ  thể  lệ  chánh 

quy, nhưng Lục Chủng Thành Tựu vẫn đầy đủ [như các kinh dịch trong các 

giai  đoạn  về  sau].  Phật  Thế  Tôn  là  Chủ  Thành  Tựu,  “nhất  thời”   là  Thời 

Thành Tựu,  “tại Xá Vệ quốc, Kỳ Thọ Cấp Cô Độc viên”  là Xứ Thành Tựu, 

chỗ này rất quen thuộc đối với chúng ta, kinh Di Đà cũng được tuyên giảng 

tại  đây.  “Dữ  tỳ-kheo  chúng  câu”   là  Chúng  Thành  Tựu.  Sáu  thứ  này  hoàn 

toàn đầy đủ. 

Đoạn  thứ  hai  thuộc  về  phần  Chánh  Tông  của  kinh  này.  Luận  về  thể  lệ 

phiên  dịch  kinh  điển  quen  dùng,  phàm  đầu  đề  mục  kinh  nào  có  đề  hai  chữ 

“Phật Thuyết” thì chứng tỏ kinh ấy do chính đức Phật nói, chứ chẳng phải là 

người  nào  khác  nói.  Kinh  này  giống  hệt  như kinh  Di  Đà,  không  có  ai  khải 

thỉnh, đức Phật tự nói ra, kinh điển Vô Vấn Tự Thuyết (không ai hỏi mà tự 

nói) nhất định rất trọng yếu. 

Trong  nền  giáo  dục  Phật  giáo,  nói  thật  ra,  “tâm  thanh  tịnh”  là  một  đề 

mục giáo dục tối trọng yếu. Chẳng cần biết tông nào, pháp môn nào, chỉ có 

phương pháp sai biệt, chứ mục tiêu tu học hoàn toàn nhất trí, tức là phải tu 

sao cho  tâm thanh tịnh.  Tịnh Độ  Tông  gọi tâm thanh tịnh  là  “nhất  tâm bất 

 loạn” , cũng như nhà Thiền gọi là  “thiền định” , bên Giáo gọi là  “chỉ quán”,  

còn  như Mật  giáo  gọi  là   “tam mật tương  ứng”.  Toàn bộ  những danh từ ấy 

chỉ  là  tên  gọi  khác  nhau  của  tâm  thanh  tịnh  mà  thôi.  Bởi  thế,  đối  với  việc 

giáo dục, dù chẳng ai khải thỉnh, Ngài cũng đặc biệt nêu ra để dạy dỗ. 

Chánh kinh:  

       Phật cáo chư tỳ-kheo ngôn:  

       (Phật bảo các tỳ-kheo rằng)  

Đây là Phật bảo cùng đại chúng xuất gia. 

Chánh kinh:  

       Nhữ đẳng đế thính!  

       (Các ông lắng nghe)   

 “Đế thính”  là nghe thật kỹ càng, nỗ lực lắng nghe. 

Chánh kinh:  

 Nhược  chư  Thanh  Văn  tu  tập  chánh  hạnh,  dục  đắc  thanh  tịnh  tâm 

 giả.  

 (Nếu các Thanh Văn tu tập chánh hạnh, muốn đạt được tâm thanh tịnh)   

Trước  hết,  Ngài  nêu  lên  đề  mục  giảng  dạy.  Chữ   “chư  Thanh  Văn"   chỉ 

các vị học pháp Tiểu Thừa; từ Sơ Quả cho đến Tứ Quả hoàn toàn bao gồm 

trong loại này. 

 “Tu  tập  chánh  hạnh”:  Chúng  ta  biết  Chánh  Hạnh  của  người  tu  Tiểu 

Thừa là Ba Mươi Bảy Đạo Phẩm, trung tâm là Bát Chánh Đạo. Thật ra, Ba 

Mươi  Bảy  Phẩm  Trợ  Đạo  không  phải  chỉ  dành  riêng  cho  người  học  Tiểu 

Thừa,  người  học  Đại  Thừa  cũng  chẳng  thể  thoát  ra  ngoài  được.  Chúng  ta 

thấy  trong  trước  tác  của  Thiên  Thai  đại  sư,  Tứ  Niệm  Xứ  được  phân  thành 

bốn  giáo  Tạng,  Thông,  Biệt,  Viên  để  giảng.  Tứ  Niệm  Xứ  của  Tạng  Giáo 

đương nhiên là Tiểu Thừa; Thông Giáo, Biệt Giáo, Viên Giáo thuộc về Đại 

Thừa.  Tiểu  Thừa  có  Tứ  Niệm  Xứ;  Đại  Thừa  cũng  có  Tứ  Niệm  Xứ.  Tiểu 

Thừa có Bát Chánh Đạo, Đại Thừa có lúc nào không có Bát Chánh Đạo? Do 

đó  biết  là  Ba  Mươi  Bảy  Đạo  Phẩm  chung  cho  hết  thảy  Phật  pháp,  chẳng 

riêng gì Đại Tiểu Thừa, Tông Môn, Giáo Hạ, Hiển, Mật thảy đều viên mãn 

đầy đủ. Nhìn từ góc độ này, lời Phật khai thị vừa sâu vừa rộng, nào phải chỉ 

hạn cuộc nơi Tiểu Thừa Thanh Văn; chúng ta phải đặc biệt chú ý điều này. 

 “Muốn đạt được tâm thanh tịnh”  chính là trọng điểm của toàn bản kinh 

này, nghĩa là làm thế nào mới hòng đạt được tâm thanh tịnh? Chuyện này rất 

quan trọng đối với việc tu hành của chúng ta vậy. 

Chánh kinh:  

       Đương đoạn ngũ pháp, tu tập thất pháp, nhi linh viên mãn.  

       (Nên dứt năm pháp, nên tu tập bảy pháp sao cho viên mãn)   

Ở đây phải đặc biệt chú ý câu “sao cho viên mãn”.  Nếu quả thật có thể 

tu tập đến mức viên mãn - nếu dùng Tứ Giáo để luận - thì cũng có thể đạt tới 

Viên Giáo, lại càng chẳng phải là pháp Thanh Văn thuần túy vậy. Phật dạy 

chúng ta phải đoạn năm pháp, năm pháp ấy là những pháp nào? 

Chánh kinh:  

 Nhất  tham  dục;  nhị  sân  khuể,  tam  hôn  trầm  thùy  miên;  tứ  trạo  hối, 

 ngũ nghi. Thử ngũ cái chướng ưng đương trừ đoạn.  

       (Một là tham dục; hai là nóng giận; ba là hôn trầm say ngủ; bốn là lao 

 chao, hối hận; năm là ngờ vực. Năm thứ cái chướng này phải nên trừ dứt)   

 “Cái”   là  che  đậy.  “Chướng”   là  chướng  ngại.  Nói  cách  khác,  năm  thứ 

trên che đậy cái tâm thanh tịnh của chúng ta, khiến tâm thanh tịnh chẳng thể 

hiện tiền,  hoàn toàn bị chướng  ngại, chứ nào phải chẳng có tâm thanh tịnh. 

Do vậy, nhất định phải trừ khử năm thứ này. Tiếp theo đây, chúng ta bàn về 

từng thứ. 

Thứ nhất là tham dục. [Khi nói] Tham thì đại đa số là nói về thuận cảnh. 

Con  người  gặp  lúc  vừa  lòng  xứng  ý, chẳng cần biết  là  hoàn cảnh tinh  thần 

hay hoàn cảnh vật chất, cứ hễ cái gì thuận theo ý mình bèn khởi tâm tham ái. 

Dục  là dục  vọng; nhà Phật  gọi  là Ngũ Dục, thế gian  gọi  là Thất  Tình. Thất 

Tình Ngũ Dục  người đời có ai chẳng tham ái  hay chăng?  Bởi tham ái  Thất 

Tình  Ngũ  Dục  nên  chẳng  thể  thoát  khỏi  luân  hồi,  học  Phật  cũng  chẳng  thể 

thành  tựu,  học  Thiền  cũng  chẳng  thể  “đắc  Định”,  niệm  Phật  thì  hãy  khoan 

nói  đến   “nhất  tâm  bất  loạn”,   dù  chỉ   “công  phu  thành  phiến”   cũng  vẫn 

chẳng  thể  thành  công,  học  Giáo  chẳng  thể  “khai  ngộ”,  nguyên  nhân  chỉ  vì 

chẳng thể buông Ngũ Dục Thất Tình xuống được. 

“Tánh Đức” là do bổn tánh hiển lộ. Bổn Tánh phát khởi tác dụng thì gọi 

là “Tánh Đức”. Bổn Tánh viên mãn, Tánh Đức cũng viên mãn. Tam Học nơi 

Tánh Đức là Giới, Định, Huệ. “Giới Học” có nghĩa là điều gì cũng phải gìn 

giữ. Bởi thế, chúng ta cần hiểu rõ: Nói riêng về Giới trong Tam Học Giới - 

Định  -  Huệ  của  Đại  Thừa  Phật  pháp  thì  Giới  tuyệt  đối  chẳng  phải  chỉ  hạn 

cuộc trong Ngũ Giới, Bát Giới, Thập Giới, Tỳ Kheo Giới, Bồ Tát Giới! Giới 

Học  viên  mãn  có  nghĩa  là  hết  thảy  những  lời  đức  Phật  giáo  huấn  chúng  ta 

đều là Giới Học, đều phải tuân thủ, nó cũng là từ Tánh Đức lưu lộ. 

Nói cách khác,  xử thế, đãi  người, tiếp  vật  đúng  lý  đúng pháp. Nếu  như 

còn có tham dục tức là chẳng đúng lý đúng pháp; vì vẫn còn có “tư tâm” thì 

Tánh Đức chẳng thể hiện tiền. Bởi thế, đức Phật dạy chúng ta phải đoạn trừ 

tham dục và tư tâm. Nói ra rất có đạo lý, nghe dễ dàng sao, nhưng đoạn trừ 

rất  khó.  Bởi  lẽ,  hễ  còn  chưa  phá  được  Ngã  Chấp  thì  khởi  tâm  động  niệm, 

điều gì cũng là vì mình: tôi tham, tôi si, tôi mê. Muốn đoạn trừ dục vọng thì 

trước hết phải buông xuống, cơ sở để buông xuống là  “khán phá”  (thấy rỗng 

toang). Cứ hễ khán phá được thì sẽ tự nhiên buông xuống được. 

Người học Phật có hai hạng nhất định có thành tựu:  

a) Một là người thông minh phi thường, nhà Phật thường gọi là  “thượng 

 căn lợi trí” . Hạng người này vừa nghe Phật pháp, giác ngộ ngay lập tức. Sau 

đó bèn chân chánh y giáo phụng hành, hạng người như vậy nhất định có thể 

thành tựu. 

b)  Hạng  người  thứ  hai  là   “thiện  căn  sâu  dày”.   Hạng  người  đối  với 

những  lời  giáo  huấn  của  Phật,  Bồ  Tát  bèn  nỗ  lực  vâng  làm,  họ  chẳng  cần 

biết đến lý luận, cứ dựa theo lời chỉ dạy của Phật mà làm theo. Hạng người 

chân thật như thế có thể thành tựu. 

Con  người  chân  thật  chẳng  phải  là  đơn  giản  đâu  nhé,  xét  về  mặt  vãng 

sanh,  người  thượng  căn  lợi  trí  chẳng  theo  kịp  được  họ.  Vì  sao  người  chân 

thật  có  được  thành  tựu  như  thế?  Chúng  tôi  đọc  Đại  Kinh  rồi  mới  hiểu  rõ. 

Nguyên do là hạng người này trong đời quá khứ, đời đời tu tập, tích lũy vô 

lượng thiện căn, trong đời  này  nhân duyên thành thục, bèn  đối  với  lời  giáo 

hối  của  Phật,  Bồ  Tát  chẳng  hề  so  đo  cứ  y  giáo  phụng  hành,  cho  nên  được 

thành tựu. Hạng thượng căn lợi trí, trí huệ thông minh tuyệt đỉnh ta học theo 

chẳng được, nhưng học theo người chân thật chúng ta đều có thể học được. 

Vì  sao  người  chân  thật  nghe  được,  còn  chúng  ta  nghe  chẳng  được? 

Chúng ta nghe những điều Phật dạy trong kinh thảy đều châm chước, cắt xén 

đi  rất  nhiều  cho  nên  chẳng  thể  thành  tựu.  Mọi  người  hãy  nên  hoàn  toàn  y 

giáo phụng hành; điều này chúng ta phải nhớ kỹ, phải tích cực tu tập! 

Bởi  vậy  mới  nói chúng ta đời  đời kiếp kiếp bị tham  dục tàn  hại khổ sở 

thê  thảm  phi  thường.  Nếu  trong  một  đời  này  vẫn  chẳng  thể  bỏ  lìa  nó  thì 

chuyện cầu sanh Tịnh Độ trong tương lai của chúng ta nhất định gặp chướng 

ngại. Người nào muốn thành tựu thật sự thì đối với bất cứ pháp xuất thế hay 

pháp thế gian nào cũng đều phải quyết định chẳng có tâm tham.  “Thiểu dục 

 tri túc”,  bớt đi dục vọng, thường giữ cái tâm biết đủ. Người sống trong thế 

gian  ăn  được  no,  mặc  được  ấm,  có  được  một  căn  nhà  nhỏ  để  che  mưa  đụt 

nắng  là đủ quá rồi. Phật pháp có  vô  lượng vô biên pháp  môn,  nhưng ta chỉ 

cần chọn lấy một pháp môn, trong hết thảy kinh điển ta chỉ cần học theo một 

bộ kinh điển, đó gọi là “thiểu dục”. Liên Trì đại sư về già, hoàn toàn buông 

bỏ các kinh điển, chỉ còn giữ lại mỗi kinh Di Đà, một câu Phật hiệu, các thứ 

khác đều chẳng cần đến nữa. Như vậy mới là hành thiểu dục tri túc rất viên 

mãn. Nếu đối với rất nhiều pháp môn, kinh điển, Đông cũng muốn học, Tây 

cũng toan học thì càng học càng khổ, lại cũng chẳng dễ gì thành công! 

Tôi  lại  thưa  cùng  quý  vị  đồng  tu  để  mọi  người  có  tâm  quyết  định,  tôi 

chứng minh cho mọi người thấy. Chúng ta thường nghe trong nhà Phật nói: 

 “Một kinh thông suốt, hết thảy kinh thông suốt”.  Câu nói này ngàn vạn phần 

đúng đắn, tuyệt đối chẳng hư giả, mãi đến năm nay tôi mới chứng nhập được 

cảnh  giới  này.  Trước  kia,  chẳng  cần  biết  giảng  kinh  tại  đâu,  tự  mình  phải 

mang  theo  bộ  kinh,  trong  đó  có  những  câu  mình  ghi  chú.  Năm  nay  những 

kinh  có  những  lời  ghi  chú  đó  tôi  không  cần  dùng  đến  nữa.  Bởi  thế,  quý  vị 

mời tôi giảng kinh, cứ tùy tiện lấy  một bản kinh nào trong Đại Tạng ra, tôi 

cũng  đều  có  thể  giảng  giải  cho  mọi  người,  chẳng  cần  phải  chuẩn  bị  trước. 

Điều  này  xác  chứng  lời  cổ  nhân  nói   “một  kinh  thông  suốt,  hết  thảy  kinh 

 thông suốt”  ngàn vạn phần xác đáng. Nếu muốn học thật nhiều kinh điển thì 

do  vì  quá  phiền  phức,  quá  hỗn  tạp,  chỉ  e  cả  một  đời  này  một  kinh  cũng 

chẳng thể thông, sao không tập  trung tinh  lực để  thâm  nhập  một  môn  vậy? 

Cổ Thánh Tiên Hiền nói chẳng sai chút nào:  “Chẳng nên tham dục”.  

Thứ  hai  là  “nóng  giận”.  Sân  khuể  là  nói  về  nghịch  cảnh,  tức  là  những 

tình huống chẳng  như  ý. Việc đời cũng tốt, hoàn cảnh cũng  tốt,  nhưng  gặp 

sự  chẳng  hoan  hỷ,  chẳng  vừa  ý,  trong  tâm  bèn  chẳng  hứng  thú.  Sân  khuể 

chẳng  những  chướng  ngại  Từ Nhẫn  (từ bi,  nhẫn  nhục) trong  tánh  đức  viên 

mãn  mà  còn  là  nghiệp  nhân  của  đường  địa  ngục  đấy.  Tham  dục  là  nghiệp 

nhân  của  ngạ  quỷ  đạo.  Bỏ  lìa  được  tham  dục,  thì  những  sự  bố  thí  cúng 

dường, trì giới đại viên mãn trong bản tánh đều hiện tiền. Nếu chẳng thể bỏ 

được thì chẳng những Tánh Đức chẳng thể hiện tiền, mà còn phải đi làm ngạ 

quỷ trong ngạ quỷ đạo nữa! Quả báo sai khác quá lớn, không những là cách 

biệt như trời với đất mà còn là không có cách nào để so sánh được. Đoạn trừ 

tham, sân thì Từ Bi, Nhẫn Nhục nơi Tánh Đức đại viên mãn sẽ tự nhiên lưu 

lộ hiện tiền, chẳng đến nỗi lại phải đọa trong Tam Đồ, lại phải đọa trong ác 

đạo. 

Thứ ba là “thùy miên”. Thùy miên là biếng nhác. Ham ngủ thì tinh thần 

không lên nổi, ta thường nói là  “ý thức hôn trầm”,  tinh thần không thể phấn 

chấn, tác dụng của  năm  căn:  mắt, tai,  mũi, lưỡi  và thân tự nhiên suy  thoái, 

mắt chẳng thấy được xa, tai cũng chẳng nghe được xa, chướng ngại sự tinh 

tấn đại viên mãn nơi Tánh Đức. Chúng ta còn trong địa vị phàm phu, chẳng 

thể không ngủ được, giấc ngủ cũng quan trọng như ăn uống vậy. Ăn một bữa 

không  no  vẫn chẳng quan trọng  lắm,  nhưng  nếu  ngủ  một  giấc  không  ngon, 

tinh  thần  dã  dượi,  không  cách  nào  làm  việc  được.  Bởi  thế,  phải  ngủ  cho 

ngon, nhưng đừng có ngủ nhiều quá. 

Làm thế nào để lìa bỏ ngủ nghỉ? Nói thật ra, người tu hành do công phu 

chưa  đắc  lực,  chưa  đạt  tới  pháp  hỷ,  bèn  giải  đãi,  biếng  nhác  nên  mắc  phải 

chướng ngại này. Người đời thường nói:  “Nhân phùng hỷ sự tinh thần sảng”  

(người  gặp  chuyện  vui,  tinh  thần  sảng  khoái).  Nếu  gặp  phải  chuyện  cao 

hứng, ngủ nghỉ đều quên tuốt, chẳng phải là chuyện không thể xảy ra. Chúng 

ta  học  Phật,  niệm  Phật  tu  hành  chẳng  đạt  được  pháp  hỷ,  cảm  thấy  tu  hành 

đau  khổ  quá,  càng  tu  càng  khổ  sở,  càng  cảm  thấy  đau  khổ,  buồn  phiền,  sẽ 

nhất  định  phải  đọa  lạc.  Vì  sao  lại  có  hiện  tượng  này?  Tôi  vừa  mới  nói  đấy 

thôi:  Chưa  đạt  được  pháp  hỷ!  Nguyên  nhân  là  dùng  công  phu  chẳng  đúng 

pháp, chẳng đắc lực, là do đạo lý này! 

Lấy  chuyện  niệm  Phật  mà  nói,  công  phu  niệm  Phật  phải  đắc  lực,  càng 

niệm  càng  hoan  hỷ.  Nếu  như  đang  cảm  thấy  rất  mệt  mỏi,  niệm  mấy  tiếng 

Phật hiệu, tinh thần bèn hăng hái lên, đó là vì có  “nghĩa vị”.  Nghĩa là nghĩa 

lý,  Vị  là  pháp  vị.  Đạt  được  pháp  vị,  nghĩa  lý  chính  là  chất  dinh  dưỡng  tối 

cao. Khi cúng Phật, ta thường chú nguyện  “thiền duyệt vi thực”  (thiền duyệt 

làm thức ăn). Thiền Duyệt là pháp hỷ đạt được trong Thiền Định, đây chính 

là phần  dưỡng chất  tốt nhất;  tâm thanh  tịnh  lại  là chất  dinh dưỡng càng bổ 

hơn nữa. Đạt được chất dinh dưỡng này sẽ chẳng cần đến thứ gì khác nữa cả, 

tinh thần mọi người sung mãn, thể lực dồi dào. 

Nói đúng ra, người học Phật phải học sao cho mỗi năm tinh thần một tốt 

hơn, mỗi năm một cường tráng hơn. Học Phật như thế công phu vừa đắc lực 

vừa đúng pháp, mới đạt được lợi ích thù thắng nơi Phật pháp. Nếu chẳng đạt 

được lợi ích trước mắt nào, cứ mong tương lai sẽ đạt được quả báo tốt, thật 

khó khiến cho người khác tin tưởng được! Trong Phật pháp có nói đến hoa 

báo và quả báo. Những điều ta đạt được  ngay  trước  mắt  là  hoa báo,  những 

điều đạt được trong tương lai là quả báo. Hoa nở không tốt, làm sao kết quả 

tốt cho được? Học Phật phải cầu như lý như pháp, đấy chính là yêu cầu tối 

trọng yếu trước hết. 

Bộ kinh này do đức Phật khi còn tại thế giảng cho những người xuất gia. 

Người  xuất  gia  ngủ  bốn  giờ,  nhằm  lúc  trung  dạ.  Ở  Ấn  Độ  thời  gian  được 

chia thành ba thời ban ngày, ba thời ban đêm, một ngày ở Ấn Độ thời cổ là 

sáu thời.  Trung dạ  là từ mười  giờ đêm đến  hai  giờ sáng, đó  là  thời  gian  để 

người xuất gia ngủ nghỉ, hai giờ sáng thức dậy tụng khóa sáng, một ngày chỉ 

ngủ  bốn  tiếng  đồng  hồ.  Hiện  tại,  chúng  ta  nghiệp  chướng  nặng  nề,  người 

Tây Dương đề xướng ngủ tám tiếng. Ngủ hơn tám tiếng là chẳng như pháp! 

Nếu có thể giảm  bớt  một, hai tiếng, tôi cho rằng  ngủ sáu tiếng  là được  lắm 

rồi.  Một  phần  quang  âm  là  một  phần  thọ  mạng  đấy  nhé!  Thế  gian  thường 

nói:   “Một  tấc  quang  âm,  một  tấc  vàng”.   Quang  âm  trọng  yếu  như  thế  đó, 

cho nên phải gìn giữ quang âm quý báu, nỗ lực tu hành. 

Thứ tư là trạo hối (lao chao, hối hận): Nói đến Trạo và Hối là nói đến hai 

sự việc. Trạo là như ta thường nói “trạo cử”, tức là tâm chẳng yên, trong tâm 

vọmg  tưởng  quá  nhiều,  giống  như cái  guồng  kéo  nước,  bảy  cái  gầu  này  đi 

lên thì tám cái gầu kia đi xuống. Hai hiện tượng này là hai chướng ngại cho 

việc  tọa  thiền.  Người  niệm  Phật  chúng  ta  khi  đả  thất,  lúc  chỉ  tịnh  chướng 

ngại sẽ phát hiện: trong lúc chỉ tịnh, ngồi giữa đại chúng, tâm lý bảy lên tám 

xuống, liền bị buồn ngủ (hôn trầm). Trong tâm không trấn định được, vọng 

niệm tơi bời, đó là “trạo cử”. Hối là “hối quá”. Hối hận vốn là việc tốt; nếu 

về sau hối hận những lầm lỗi trong quá khứ thì là chuyện tốt, nhưng nếu làm 

những việc tốt mà sau này cũng hối hận thì chẳng còn tốt nữa rồi. Huống chi 

Phật  dạy  chúng  ta  chẳng  nên  “hậu  hối”  (về  sau  hối  hận).  Bởi  lẽ,  chúng  ta 

muốn tiêu trừ tội nghiệp mà cứ mỗi lần nghĩ đến tội nghiệp đó, ý nghiệp lại 

tạo thêm tội nghiệp đó một lần nữa, làm sao tiêu sạch được nghiệp đây? 

Phàm  là  những  bạn  đồng  tu  học  Phật,  bất  luận  là  sơ  học  hay  người  tu 

hành  đã  lâu,  hoàn  toàn  chẳng  có  gì  khác  ngoài  việc  cầu  tiêu  tội  chướng 

nghiệp, tiêu tai khỏi nạn, vấn đề này xem ra rất nghiêm trọng. Nói chung là 

phải  nghĩ  tưởng:  “Mình  có  rất  nhiều  nghiệp  chướng,  mình  phải  nghĩ  cách 

tiêu trừ”. Nguyện vọng này rất tốt, nhưng thường làm sai (phương pháp chưa 

đúng),  chẳng  tiêu  nghiệp  chướng  được!  Có  lúc  áp  dụng  lầm,  chẳng  những 

nghiệp chướng không tiêu, có khi lại còn tăng thêm nghiệp chướng, nguyên 

nhân là vì “ngu si,  mê hoặc”, chưa theo đúng chánh pháp. Thật ra, hết thảy 

kinh pháp đều là vì tiêu nghiệp chướng, nhưng nếu nghiệp chướng quá nặng 

thì tất cả hết thảy kinh pháp đều mất tác dụng chẳng thể tiêu trừ tội nghiệp, 

nhưng vẫn còn cách riêng để tiêu trừ được. 

Trong  quá  khứ,  dưới  đời  Càn  Long  có  một  vị  pháp  sư  tên  là  Từ  Vân 

Quán Đảnh, vị pháp sư này rất nổi danh trong lịch sử Phật giáo Trung Quốc, 

Ngài để lại cho chúng ta rất nhiều thứ. Ngài từng nói:  “Hết thảy tội nghiệp 

 chẳng thể tiêu sạch được, tối hậu, chỉ có niệm A Di Đà Phật mới có thể thật 

 sự tiêu tai” . Câu này Ngài viết trong sách Quán Kinh Trực Chỉ là sách chú 

giải kinh Quán Vô Lượng Thọ. Do đây, chúng ta mới thật sự thấy là một câu 

Phật  hiệu  công  đức  chẳng  thể  nghĩ  bàn,  nhưng  người  biết  đạo  ít  quá.  Mấy 

năm gần đây, tôi giảng kinh Vô Lượng Thọ, ngẫu nhiên cũng đọc cuốn Chú 

Giải của lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ, bản chú giải của cụ rất hay, là một bộ đại 

từ điển về kinh Vô Lượng Thọ, những lời giải thích trong đó có thể nói đều 

là những lời của các vị tổ sư đại đức Trung Hoa, ngoại quốc xưa nay. Trong 

tác phẩm ấy, cụ cũng trích dẫn lời các vị cao tăng đại đức thời Tùy, Đường, 

quan sát toàn bộ Phật giáo, cụ rút ra kết luận:  

Trong  một đời Phật Thích Ca Mâu Ni, đem so sánh  hết thảy pháp Phật 

đã nói trong bốn mươi chín năm thì bộ kinh nào bậc nhất? Mọi người công 

nhận kinh  Hoa Nghiêm bậc  nhất.  Lại  nói  nếu so sánh kinh  Hoa Nghiêm  và 

kinh Vô Lượng Thọ thì  mọi người thừa nhận kinh Vô Lượng Thọ bậc nhất, 

kinh Vô Lượng Thọ vượt trỗi kinh Hoa Nghiêm. Vì sao kinh Vô Lượng Thọ 

là bậc nhất? Chỗ viên mãn tối hậu của kinh Hoa Nghiêm là mười đại nguyện 

vương  dẫn  về  Cực  Lạc.  Nếu  chẳng  thể  dẫn  dắt  quy  hướng  Cực  Lạc,  kinh 

Hoa Nghiêm sẽ chẳng viên mãn. Chỗ quy túc của kinh Hoa Nghiêm là như 

thế nên mới biết kinh Vô Lượng Thọ là bậc nhất. 

Cổ nhân chỉ so sánh đến đó thôi, chứ nếu  xét  kỹ thêm, kinh Vô  Lượng 

Thọ có bốn mươi tám phẩm, phẩm nào là bậc nhất? Đương nhiên phẩm thứ 

sáu  là bậc nhất. Phẩm thứ sáu  là bốn  mươi tám  nguyện,  là căn bản để  y cứ 

của  Tịnh  Tông,  do  chính  đức  A  Di  Đà  Phật  nói  ra.  Trong  toàn  bản  kinh, 

phẩm này trọng yếu nhất. Trong bốn mươi tám nguyện, thì nguyện nào lại là 

nguyện  bậc  nhất?  Đối  với  vấn  đề  này,  cổ  đức  công  khai  thừa  nhận  nguyện 

thứ mười tám là bậc nhất. Nguyện thứ mười tám là  “chấp trì danh hiệu”.  Có 

so sánh như vậy mới hiểu ra bốn chữ A Di Đà Phật vốn là bậc nhất. Có vậy 

mới  hiểu  vì  sao  có  kinh  luận  chẳng  tiêu  được  tội  nghiệp,  diệt  chẳng  hết 

chướng ngại! Chỉ có một câu A Di Đà mới có thể tiêu, mới có thể diệt, đây 

cũng là điều chứng thực cho câu nói của ngài Từ Vân Quán Đảnh. 

Nhất là trong thời đại Mạt Pháp này, con người tội chướng sâu nặng, chỉ 

có pháp môn Tịnh Độ mới có thể cứu được. Một câu A Di Đà Phật bao trùm 

vô  lượng  vô  biên  hết  thảy  pháp  môn:  Tông  môn,  Giáo  hạ,  Mật  Tông  thảy 

đều  bao  gồm  trong  ấy.  Một  câu  Phật  hiệu  là  pháp  môn  đại  viên  mãn,  đại 

tổng trì; bởi thế, nó thật sự có hiệu quả. Người thọ trì chiếu theo pháp  này, 

chết  chặt  một  lòng,  quyết  định  chẳng  hoài  nghi,  chẳng  xen  tạp,  chẳng  gián 

đoạn,  dụng  công  đắc  lực  thì  ba  tháng  sẽ  có  thể  thấy  hiệu  quả.  Hiệu  quả  gì 

vậy?  Nói  theo  cách  bây  giờ  là   “thể  chất  biến  đổi”,   lời  lẽ,  hành  vi,  cử  chỉ, 

thân thể, diện mạo thảy đều cải biến, nhanh thì ba tháng, chậm thì nửa năm 

ắt sẽ kiến hiệu. 

Bởi thế mới nói là có thể giảm thiểu ngủ nghỉ. Cho rằng vì ngủ chẳng đủ 

nên thân thể không khỏe, chẳng phải là chuyện cường điệu quá ư? Nếu thật 

sự vì ngủ chẳng đủ mà thân thể cảm thấy không khỏe thì hãy mau đi khám 

bác  sĩ,  để  xem  có  phải  là  sức  khỏe  có  vấn  đề  hay  chăng?  Kinh  dạy:   “Hết 

 thảy pháp từ tâm tưởng sanh” . Con người vì sao già? Chính là vì ai nấy sợ 

già, lại còn ngày ngày nghĩ đến cái già, ngày ngày sợ bệnh nên lại nghĩ đến 

bệnh; bèn thật sự đổ bệnh. Sao chẳng nghĩ đến mạnh khỏe? Chẳng nghĩ đến 

cõi lòng thanh tịnh? Tổ sư đại đức có rất nhiều vị ngủ rất ít nhưng tinh thần 

rất sung mãn. Theo như kinh nói chư Phật, Bồ Tát, chư thiên đều chẳng cần 

ngủ,  nhưng  tinh  thần  rất  sung  mãn.  Chúng  ta  chẳng  thể  học  theo  các  Ngài 

không  ngủ,  nhưng  đừng  có  quá  tham  ngủ,  chúng  ta  phải  thay  đổi  cái  quan 

niệm đó, bởi lẽ  “hết thảy pháp đều sanh từ tâm tưởng”.  

Thứ  năm  là  Nghi:  Nghi  là  ngờ  vực.  Mối  ngờ  vực  lớn  nhất  là  hoài  nghi 

lời  Phật,  Bồ  Tát  răn  dạy,  chẳng  thể  tin  tưởng  sâu  xa,  chẳng  thể  tin  quyết 

định, nghi hoặc có thể gây chướng ngại cho trí huệ. 

Tổng kết những điều vừa nói trên, đức Phật nói năm thứ chướng ngại:  

a) Thứ nhất, tham dục chướng ngại sự bố thí, trì giới đại viên mãn của tự 

tánh. Do có tâm tham dục, nhất định chẳng có tâm bố thí; có ba độc Tham - 

Sân - Si, tâm địa chẳng thanh tịnh. Tâm chẳng thể thanh tịnh thì còn nói gì 

đến trì giới nữa đây? 

b) Thứ hai, Sân Khuể chướng ngại từ bi, nhẫn nhục đại viên mãn nơi tự 

tánh. 

c) Thứ ba, ngủ nghê chướng ngại tinh tấn đại viên mãn nơi tự tánh. 

d) Thứ tư, Trạo Hối chướng ngại thiền định đại viên mãn của tự tánh. 

e) Thứ năm, Nghi chướng ngại trí huệ đại viên mãn của tự tánh. 

Chúng ta muốn viên mãn sáu Ba La Mật, nhưng nếu chẳng trừ khử năm 

thứ  chướng  ngại  này  sẽ  chẳng  thể  làm  được.  Bởi  thế,  Phật  dạy:   “Phải  nên 

 trừ đoạn”.  Chúng ta tu  hành cũng phải khởi đầu từ chỗ  này. Ngoài ra, còn 

có bảy điều chúng ta phải tu tập. 

Chánh kinh:  

 Hà đẳng thất pháp? Nhất trạch pháp giác chi, nhị niệm giác chi, tam 

 tinh tấn giác chi, tứ hỷ giác chi, ngũ khinh an giác chi, lục định giác chi, 

 thất xả giác chi. Như thị thất pháp ưng đương tu tập.  

 (Những gì là bảy pháp? Một là trạch pháp giác chi, hai là niệm giác chi, 

 ba là tinh tấn giác chi, bốn là hỷ giác chi, năm là khinh an giác chi, sáu là 

 định giác chi, bảy là xả giác chi. Hãy nên tu tập bảy pháp như thế)   

“Tu”  là  tu  học.  “Tập”  là  thực  tập,  tức  là  trong  sanh  hoạt  thường  ngày 

phải thường tu tập. [Bảy pháp nói trên] chính là Thất Bồ Đề Phần trong Ba 

Mươi  Bảy  Đạo  Phẩm,  còn  gọi  là  Thất  Giác  Chi.  Ở  đây,  [ý  nghĩa  của  bảy 

pháp ấy] chẳng giống như ý nghĩa thường được giảng trong ba mươi bảy đạo 

phẩm, nên ý nghĩa của chúng viên mãn, rộng lớn phi thường. 

Thứ nhất là Trạch Pháp. Trạch là  “tuyển trạch”  (chọn lựa), Pháp là pháp 

môn. Chúng ta học [Phật, trước hết phải nhận biết mục tiêu học Phật. Nếu vì 

mục đích  làm cho thân tâm  mạnh khỏe,  gia đình  mỹ  mãn thì  phải chọn  lựa 

pháp  môn  nào  để  đạt  được  mục  đích  ấy.  Thế  nhưng,  đối  với  pháp  môn  lại 

cần phải chú ý, có chọn được chánh pháp thì mới hòng đạt được mục đích, 

nếu chọn nhằm tà pháp sẽ chẳng thể đạt được. Đặc biệt là trong thời kỳ Mạt 

Pháp, kinh Lăng Nghiêm nói rất kỹ; trong thời đại này của chúng ta:  “Tà sư 

 thuyết  pháp  nhiều  như  cát  sông  Hằng” .  Người  hiện  tại  học  Phật,  quá  nửa 

nhằm  mục đích phát tài, cầu bình an. Bởi thế, có rất nhiều pháp sư, đại đức 

thừa cơ dạy dỗ pháp môn phát tài, kết quả phát tài biến thành phá tài, chẳng 

hề phát  tài. Đấy thật sự  là điên đảo.  Lời tục thường  nói: “Phá tài tiêu  tai” , 

thế nhưng nay tài đã phá sạch rồi mà tai nạn vẫn chẳng tiêu nổi! Bởi thế mới 

nói  “chọn lựa pháp môn tà hay chánh phải đặc biệt chú ý”.  

Người  học  Phật  thông  thường  cầu  công  đức  lợi  ích  cho  chính  mình, 

nhưng  mục  tiêu  khác  xa  nhau:  Người  mong  được  sanh  lên  trời,  chẳng 

nguyện  hưởng  phước  báo  nhân  gian,  muốn  hưởng  thọ  phước  trời  thì  phải 

chuyên  tu  pháp  môn  sanh  thiên.  Trời  có  hai  mươi  tám  tầng,  mỗi  một  tầng 

đều có  phương pháp tu  học riêng. Có  người có  tầm  nhìn  xa  hơn,  nghĩ  rằng 

dù có sanh lên trời Phi Tưởng Phi Phi Tưởng đi nữa, vẫn là chẳng thể thoát 

khỏi  luân hồi. Phước trời  hưởng  hết,  lại phải  luân  hồi,  lại phải đọa lạc. Bởi 

thế, muốn tìm được pháp môn thoát khỏi tam giới. 

Phàm hết thảy kinh điển Đại Thừa đều là những pháp môn dạy chúng ta 

siêu thoát tam  giới,  liễu sanh thoát tử. Dù  pháp  môn  quyết định bình đẳng, 

đều có thể đạt đến mục tiêu và hiệu quả giống như nhau; nhưng vì căn tánh 

của  chúng  ta  chẳng  tương  đồng,  nếu  pháp  môn  chẳng  đúng  với  căn  tánh, 

chúng  ta  tu  học  sẽ  gặp  khó  khăn,  chẳng  thể  thấy  thành  tựu  ngay  trong  một 

đời  này  được.  Bởi  thế,  phải  chọn  lựa  pháp  môn.  Ngay  trong  một  đời  này, 

mấu  chốt  để  tu  hành  thành  hay  bại  là  chọn  lựa  pháp  môn  thích  hợp  hay 

không!  Nếu  muốn  cầu  sanh  Tây  Phương  Tịnh  Độ  thì  chọn  lấy  pháp  môn 

Tịnh Độ. Trong hiện tại, mỗi  một pháp môn đều có tà - chánh, đều có giả - 

thật  (có  pháp  chỉ  được  lợi  ích  một  phần,  có  pháp  được  lợi  ích  viên  mãn). 

Đây là điều phải chú ý, phải hiểu những phương pháp ấy. 

Thứ  hai,  Niệm  chỉ  lúc  dụng  công,  phải  hiểu  được  cách  điều  hòa  thân 

tâm. Tình trạng thân tâm của mỗi cá nhân khác biệt. Nếu gặp được thầy giáo 

cao  minh,  khác  nào  thầy  thuốc  chẩn  bệnh  bệnh  nhân,  biết  ngay  phải  dùng 

phương pháp  nào để  điều dưỡng thân tâm khiến cho chúng ta thật sự được 

mạnh khỏe, cường tráng thì mới có vốn liếng để tu học. Nếu chúng ta chẳng 

có một tấm thân khỏe mạnh, muốn niệm Phật một ngày một đêm bèn chẳng 

có tinh thần, tuy bàn chuyện tu hành nhưng làm chẳng nổi. Nói nghiêm túc, 

tu hành phải cậy vào lúc tuổi trẻ, người trẻ tuổi mới có thể lực, đó là cái vốn 

liếng  thời  gian,  tuổi  cao  thể  lực  suy,  so  với  người  trẻ  tuổi  khác  biệt  nhiều 

lắm. Bởi thế, phải trân quý quang âm. 

Truyền nhân của lão cư sĩ Hạ Liên Cư (người hội tập năm bản dịch kinh 

Vô Lượng Thọ) là lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ thường răn nhắc hàng hậu học: 

 “Hiện  tại,  đồng  tu  chân  chánh  tu  hành  chuộng  tinh,  chứ  không  chuộng 

 nhiều”.  Nếu chúng ta muốn thật sự thành tựu, phải luôn nhớ kỹ lời nói đó. 

Thứ ba, Tinh Tấn. Ở đây, tôi đặc biệt nhắc nhở các đồng tu phải hiểu rõ 

hai chữ này. Tinh là  “tinh thuần”,  thuần nhưng chẳng tạp, Tấn là  “tấn bộ”,  

tiến  chứ  không  lùi.  Hết  thảy  người  học  Phật  chúng  ta,  ngày  ngày  cầu  tiến 

lên,  nhưng  mọi  người  chẳng  thật  sự  tinh  tấn  mà  là  “tạp  tấn”  bởi  lẽ  học  rất 

nhiều,  rất  tạp,  cho  nên  gọi  là  “tạp  tấn”.  Vì  thế,  công  phu  chẳng  đắc  lực, 

quang  âm  bị  lãng  phí  sạch  sành  sanh,  thật  đáng  tiếc!  Nào  biết  đạo  lý  đức 

Phật đã giảng cho chúng ta - hai chữ “tinh tấn” - chính là bí quyết để thành 

công.  Chư  vị  đồng  tu  phải  nhớ  kỹ,  dù  là  pháp  xuất  thế  gian  hay  thế  gian, 

muốn  thành  tựu  đều  phải  chuyên  tinh.  Chúng  tôi  thấy  những  đại  khoa  học 

gia Tây Phương cũng suốt một đời chuyên chú đổ sức nơi một khoa, bởi thế 

họ  có  thể  đột  phá,  có  phát  minh,  có  phát  hiện.  Nếu  như  họ  học  rất  tạp,  rất 

nhiều,  nhất  định  sẽ  chẳng  có  thành  tựu  rất  cao.  Những  ai  có  thể  thành  tựu 

quyền  uy  một đời không ai  là chẳng chuyên chú đổ sức  vào  một khoa  mục 

cả. 

Chúng  ta  tu  học  Phật  pháp,  kinh  luận  rất  nhiều,  sau  khi  chọn  lựa  nhất 

định rồi, thì phải biết thâm nhập một môn. Trong lịch sử Trung Quốc, những 

bậc đại sư có thành tựu như ngài Thanh Lương đại sư suốt đời chuyên hoằng 

dương  kinh  Hoa  Nghiêm.  Cả  đời  Ngài  giảng  kinh  Hoa  Nghiêm  năm  mươi 

lần. Trong quá khứ tôi giảng kinh Hoa Nghiêm, giảng cả mười mấy năm chỉ 

giảng  được  một  nửa.  Nếu  căn  cứ  theo  từng  giờ  mà  nói,  một  bộ  kinh  Hoa 

Nghiêm tám  mươi quyển phải  giảng  ba  ngàn  giờ. Nếu  mỗi  ngày  giảng tám 

giờ thì một năm có thể giảng xong bộ kinh này. Giảng kinh như thế, thật sự 

mỗi ngày phải giảng tám tiếng. Giảng kinh ở tự viện phải theo lịch trình sau: 

trước  giờ Ngọ  giảng  bốn tiếng, sau  giờ Ngọ  giảng bốn  tiếng  nữa,  một  năm 

xong  một  bộ,  năm  mươi  năm  được  năm  mươi  bộ.  Đại  sư  Thanh  Lương  rất 

thọ, sống hơn một trăm tuổi, nói chung là công đức “chuyên hoằng” vậy. 

Học  trò  của  Thanh  Lương  đại  sư  là  đại  sư  Tông  Mật,  theo  ngài  Thanh 

Lương  đại  sư  học  kinh  Hoa  Nghiêm;  nhưng  Ngài  nhận  thấy   bộ  kinh  này 

không  khế  hợp  căn  tánh  mình,  bèn  đối  trước  Đại  Tạng  Kinh  rút  thử  một 

cuốn,  cầu  Phật,  Bồ  Tát  chỉ  dẫn  cho  mình.  Kết  quả  Ngài  rút  ra  được  cuốn 

kinh Viên Giác, thế là Ngài trọn đời dốc công phu nơi kinh Viên Giác, dùng 

kinh  Hoa Nghiêm  để phát  huy kinh Viên  Giác. Ngài  viết  năm bản chú  giải 

kinh Viên Giác: Viên Giác Kinh Đại Sớ, Lược Sớ, Đại Sớ Chi Sao, Lược Sớ 

Chi Sao… 2. Đến nay là cả ngàn năm sau, hậu nhân hễ nói đến việc chú giải 

kinh  Viên  Giác  đều  dùng  những  bản  chú  giải  của  đại  sư  Tông  Mật.  Quyền 

uy chân chánh là do chuyên tinh 3, chỉ có như vậy mới có thể thành tựu. 

Lại như đại sư Liên Trì về già chỉ có kinh Di Đà, một câu A Di Đà Phật, 

nhưng  Ngài  chỉ  niệm  bốn  chữ,  không  niệm  sáu  chữ.  Trong  tập  Trúc  Song 

Tùy Bút có đoạn chép:  

Có người hỏi đại sư Liên Trì:  

- Ngài dạy người niệm Phật thì dạy niệm cách nào? 

Ngài đáp:  

- Tôi dạy người đó niệm “nam mô A Di Đà Phật”. 

- Còn chính Ngài thì niệm như thế nào? 

- Tự tôi niệm bốn chữ A Di Đà Phật. 

Người kia hỏi Ngài nguyên nhân, Ngài nói:  

- Người  khác  chưa  chắc  chú  tâm  trong  một đời  này  cầu  sanh  Tịnh  Độ, 

nên  thêm  chữ  Nam  Mô  có  phần  khách  khí.  Nam  Mô  là  tiếng  Ấn  Độ,  dịch 

sang tiếng Tàu có nghĩa là Quy Y, Lễ Kính, là lời nói khách khí, nhưng tôi 

tự  mình đã phát  nguyện  ngay trong  một đời  này quyết định  vãng sanh,  nên 

tất cả những lời lẽ khách khí chẳng cần phải dùng đến nữa. 

Kinh Di Đà dạy  “chấp trì danh hiệu”. “Danh hiệu”  là bốn chữ, bởi thế, 

tôi mới hiểu đại sư Liên Trì càng già càng thêm tinh tấn. Bởi vậy, Ngài mới 

có thành tựu thù thắng như thế. 

Thứ tư, Hỷ Giác Chi. Hỷ là pháp hỷ, là lợi ích tối sơ của học Phật. Nó là 

trạng thái mình nhất định cảm thấy khinh an, tự tại. Bình thường chúng ta vì 

phiền  não  rất  nặng,  cho  nên  rõ ràng  là  thân  thể  rất  nặng  nề,  thế  nhưng  nếu 

công phu đắc lực thân thể bèn khinh an (nhẹ nhàng, yên ổn). Phiền não càng 

ít,  trí  huệ  bèn  tăng  trưởng,  thân  thể  cũng  nhẹ  nhàng,  thong  dong,  đi  đường 

chẳng ngại mệt, đặc biệt là leo cầu thang, bước nhanh hơn người khác. 

Trong  quá  khứ,  thầy  Lý  Bỉnh  Nam  lập  giảng  đường  Từ  Quang  ở  Đài 

Trung, nóng lạnh gì cũng đi dạo, dẫn môn đệ đi lên núi. Lúc đó, thầy Lý đã 

hơn bảy mươi tuổi, môn đệ mới hai mươi mấy, lúc leo núi, thầy Lý là người 

thứ  nhất  lên  đến  đỉnh,  học  trò  theo  sau  thở  phì  phò,  chẳng  được  như  thầy, 

nguyên  nhân  là  thầy  Lý  thân  thể  nhẹ  nhàng.  Lúc  đó,  thân  thể  tôi  cũng  rất 

nhẹ, nên vẫn theo kịp được thầy, đó là  “khinh an, pháp hỷ”.  Chỉ cần tu được 

Hỷ Giác Chi, nhất định sẽ đạt được cảnh giới này. 

Thế  nhưng,  phải  nhớ  kỹ,  đạt  được  cảnh  giới  đó  chẳng  được  sanh  tâm 

hoan hỷ, đừng sanh tâm ngạo mạn, cho là mình có chút công phu, rất là phi 

thường đấy nhé. Phải đặc biệt chú ý, phải chân chánh giác ngộ, chớ có điên 

đảo, đừng vì đó mà sanh phiền não, kẻo lại bị đọa lạc. Bởi vậy, điều thứ tư 

Hỷ Giác Chi và điều thứ năm Khinh An Giác Chi kết hợp với nhau. 

Thứ sáu,  Định  Giác  Chi.  Giác  là  giác  ngộ.  Đạo  tràng  này  của  chúng  ta 

gọi là Đại Giác đạo tràng. Kết hợp cả bảy Giác Chi mới gọi là Đại Giác viên 

mãn. Mỗi một pháp môn đều gọi là Giác Chi, là một bộ phận của giác ngộ. 

Định là mấu chốt của việc tu hành. Trong Tam Học Giới - Định - Huệ, mục 

đích của Giới Học là Định. Nhân Giới đắc Định, nhân Định khai Huệ.  Huệ 

là mục đích, là yêu cầu chân chánh của chúng ta. Huệ từ Định sanh ra, vì thế 

bảo Định là mấu chốt tu hành. 

Nếu  muốn  đắc  Định  thì  phải   “thủ  pháp”,   tức  là  tuân  thủ  quy  củ  của 

người  thế  gian.  Người  thủ  pháp  tâm  bèn  an  định,  quyết  định  chẳng  phạm 

pháp,  chẳng  làm  chuyện  khiến  tâm  áy  náy;  còn  kẻ  chẳng  giữ  pháp,  tâm 

chẳng  an  định,  ngày  ngày  nghĩ  đến  chuyện  xấu,  làm  cách  nào  để  né  tránh 

pháp  luật,  luật  lệ,  bởi  thế  thân  tâm  bất  an.  Tu  học  Phật  pháp  cũng  chẳng 

ngoài nguyên lý này. Bởi thế mới nói học Phật nhất định phải tu Giới Học. 

Thế  nhưng,  có  rất  nhiều  người  trì  giới  rất  tốt,  nhưng  không  đạt  được 

Định. Truy tầm nguyên nhân, hóa ra trong Giới Học có lầm lỗi. Chẳng hạn 

như: Thấy người khác chẳng trì giới, bèn rất phiền não, trong tâm chẳng vui 

sướng. Thấy có người khác phá giới cũng rất phiền não, hoặc là tự cho mình 

tu trì giỏi hơn người khác nhiều lắm, nhân thế sanh khởi những tâm thị phi, 

nhân ngã, ngạo nghễ ngã mạn, nên chẳng đắc Định. 

Nói về công phu tu Định, Lục Tổ đại sư đã giảng rất hay, bởi lẽ trong sự 

tu  học của  nhà Thiền, Thiền Định  là  mục tiêu tu  hành chủ  yếu.  Lục Tổ răn 

dạy  hàng  hậu  học:   “Nếu  ai  thật  tu  đạo,  chẳng  thấy  lỗi  thế  gian”.   Trì  giới 

như vậy mới hòng đắc Định; bởi lẽ chẳng thấy lỗi của người đời, toàn thấy 

lỗi  của  chính  mình,  thì  người  tu  hành  như  thế  mới  đạt  được  công  năng  tu 

Định.  Nếu  cho  rằng  mình  không  có  lầm  lỗi  gì,  chuyện  gì  cũng  như  pháp, 

toàn  là  y  giáo phụng  hành, thấy  hành  vi cử chỉ  nào của  người khác cũng  là 

lầm  lỗi  cả;  con  người  như  vậy  làm  sao  đạt  được  công  phu  tu  Định  chân 

chánh cơ chứ? Tu giới luật kiểu đó chỉ là phước báo trời người, còn nếu như 

nhân duyên trời người cũng chẳng tu cho tốt thì chỉ được phước báo trong ác 

đạo. Giống  như những con  vật  nuôi ở  nước Mỹ rất sung sướng,  những con 

chó,  mèo  người  ta  nuôi  thật  là  có  phước  báo,  không  điều  nhỏ  nhặt  nào  là 

chẳng  được  quan  tâm  đến,  chết  đi  còn  được  xây  mộ,  thường  đến  cắm  hoa 

trên mộ nữa đấy! 

Ngoài  ra, trong đường  ngạ quỷ cũng có phước báo. Hãy coi  những  loài 

quỷ vương như sơn thần, thổ địa thần, tại Đài Loan có Ngũ Phủ Thiên Tuế, 

Vương  Gia  Công  v.v…  đều  là  những  quỷ  thần  có  phước  báo.  Được  nhiều 

người đến tế lễ, cúng dường, van vái, đó chính là phước báo trong quỷ đạo. 

Bởi  vậy,  chúng  ta  phải  biết  tu  Định  như  thế  nào  thì  mới  có  thể  đạt  được 

Chánh Định. 

Người  niệm  Phật  đắc  định  là  Niệm  Phật  Tam-muội,  kinh  Di  Đà  gọi  là 

 “nhất tâm bất loạn”.  Chừng như Niệm Phật Tam-muội được các bậc cổ đức 

cùng  thừa  nhận  là  vua  trong  các  tam-muội,  nên  nghe  nói  vậy,  chẳng  thể 

không sanh tâm ngờ vực. Đó là vì chúng ta tu pháp môn Tịnh Độ, phải hiểu 

đây  là  pháp  môn  bậc  nhất  trong  thời  kỳ  Mạt  Pháp,  là  pháp  môn  thù  thắng 

khôn sánh. Chỉ cần nhất tâm niệm Phật, sẽ đắc Niệm Phật Tam-muội, đương 

nhiên là vua trong các tam-muội. Ngay trong kinh Vô Lượng Thọ, đức Thế 

Tôn cũng tán thán A Di Đà Phật là  “quang minh tôn quý nhất, vua của chư 

 Phật” . Bởi vậy, Niệm Phật Tam-muội thật sự chẳng thể nghĩ bàn. 

Phải  làm  thế  nào  để  đắc  Niệm  Phật  Tam-muội?  Trong  Niệm  Phật 

Đường, vị hòa thượng chủ thất thường có một câu Khẩu Đầu Thiền:  “Buông 

 xuống vạn duyên, đề khởi chánh niệm”. “Chánh niệm”  là một câu Phật hiệu. 

Nói cách khác, buông thân tâm, thế giới xuống, cái gì cũng chẳng nghĩ đến 

nữa. Nay là thời kỳ Mạt Pháp, đối với chúng ta chỉ có một câu A Di Đà Phật 

là trọng  yếu  nhất. Ngoài ra, chẳng cần đến cái gì khác  nữa, hết thảy thị phi 

nhân  ngã thế  gian chẳng  liên can  gì đến ta. Hết thảy phân  biệt, chấp trước, 

ưu  lự,  vướng  mắc trong tâm đều buông  xuống  hết, tự  nhiên đạt được Niệm 

Phật Tam-muội. 

Thế  nhưng  nhất  định phải tu  học thì  mới  có thể  đạt được đại  tự  tại, đại 

khinh an, đại pháp hỷ. Trừ Niệm Phật Tam-muội ra, các thứ thiền định tam-

muội đều chẳng dễ gì đạt được. Chính Đàm Hư Đại Sư trong lần khai thị tại 

kỳ  đả  Phật  thất  ở  Hương  Cảng  đã  cho  biết  suốt  cả  đời  Ngài,  Ngài  đã  từng 

gặp những người học Thiền đắc định, nhưng bậc đại triệt đại ngộ, minh tâm 

kiến tánh, Ngài chưa từng gặp  một ai. Đạt được Thiền Định chẳng dễ dàng 

gì, chẳng  hạn  như khoanh chân  ngồi  nhìn  vào  vách  nhập Định  một tuần  lễ, 

hai tuần lễ, thậm chí cả mấy tháng không xuất định, công phu tương đương 

như thế rất sâu, nhưng tương lai họ sẽ đi về đâu? Lão pháp sư nói sẽ thuộc 

về các cõi trời Sơ Thiền, Nhị Thiền, Tam Thiền, Tứ Thiền thuộc Sắc Giới. 

Trời  Sắc  Giới  vẫn  là  trong  tam  giới,  vẫn  chẳng  thoát  khỏi  lục  đạo  luân 

hồi.  Trời  Sơ  Thiền  là  Sắc  Giới,  chẳng  phải  là  Dục  Giới.  Ở  phần  trên,  đức 

Phật  đã  giảng  về   “ngũ  cái  chướng”,   đó  cũng  chính  là  Ngũ  Dục  (tài,  sắc, 

danh, thực, thùy). Đối với Ngũ Dục chẳng động niệm mới có thể sanh về trời 

Sắc Giới. Nếu  như có công phu  Thiền Định, có thể ngồi thiền  mấy tuần  lễ, 

mấy  tháng,  nhưng  vẫn  còn  có  ý  niệm  Ngũ  Dục  chưa  đoạn  trừ  sạch  thì  kết 

quả tương lai vẫn là trời Dục Giới, không lên được trời Sắc Giới. Bốn tầng 

trời  phía  trên  Dục  Giới  đều  đòi  hỏi  phải  có  công  phu  Thiền  Định.  Chỉ  cậy 

vào  Ngũ  Giới,  Thập  Thiện  thì  chỉ  đến  được  trời  Đao  Lợi  (tầng  thứ hai  của 

Dục Giới). Lên trên nữa là trời Dạ Ma, trời Đâu Suất, trời Hóa Lạc, trời Tha 

Hóa  Tự  Tại,  bốn  tầng  trời  này  đều  phải  có  công  phu  Thiền  Định.  Bởi  thế 

mới  nói,  dù  có  Thiền  Định,  nhưng  chưa  đoạn  trừ  Ngũ  Dục  thì  vẫn  thuộc 

trong cảnh giới Ngũ Dục. Do đây biết rằng: muốn đắc Thiền Định có nhiều 

khó khăn như thế. 

Chúng ta hãy lắng lòng suy nghĩ: mình có năng lực để tu được pháp môn 

Thiền  Định  hay  không?  Ngũ  Dục  bày  ra  trước  mắt,  mình có  thật  sự  chẳng 

thể động tâm hay là không? Nếu làm chưa được, thì phải mau quay đầu niệm 

A  Di  Đà  Phật.  Phải  hiểu  rõ  pháp  môn  Niệm  Phật  đới  nghiệp  vãng  sanh  là 

pháp  môn mình thật sự có thể tu học được, có thể nương cậy được, là pháp 

môn  có  thể  thật  sự  thành  tựu  ngay  trong  một  đời  này.  Thời  kỳ  Mạt  Pháp 

chọn lấy pháp môn Tịnh Độ là thích đáng nhất. 

Về tam-muội thì có vô lượng tam-muội, tam-muội tức là Thiền Định. Đã 

nói  có  vô  lượng  tam-muội  thì  nhất  định  phải  có  vô  lượng  Thiền  Định.  Tu 

học quý tại thâm nhập một môn, chọn lựa lấy một môn để tinh tấn thì mới có 

thể thành tựu được. 

Thứ bảy, Xả Giác Chi. Xả là buông bỏ, Pháp thế  gian phải bỏ đã đành, 

mà pháp xuất thế gian cũng phải bỏ luôn. Bản thân chúng ta tu học đạt được 

cảnh giới nào cũng phải bỏ, đạt được những pháp hỷ, khinh an đều phải bỏ 

sạch  hết. Nếu chẳng bỏ  được, sẽ dễ dàng  sanh  khởi tham ái  và chấp trước. 

Cũng giống như ta lên một tòa lầu cao, lên đến tầng thứ hai phải bỏ tầng thứ 

nhất, thì  mới  lên được tầng thứ ba.  Lên  mỗi một  tầng  lầu, phải  bỏ tầng  lầu 

trước  đi  thì  mới  có  thể  tiếp  tục  lên  cao  hơn.  Xả  có  nghĩa  như  vậy  đó.  Nếu 

Đẳng  Giác  Bồ  Tát chẳng  bỏ  được  những  cảnh  giới  Ngài  đã  chứng  nhập  sẽ 

chẳng thể viên mãn thành Phật. Bởi thế, đức Phật mới nói “xả đắc”, mỗi mỗi 

đều bỏ hết thì mới có thể “đắc”. 

Chúng ta niệm Phật, niệm đến công phu thành phiến, sẽ quyết định vãng 

sanh.  “Công phu thành phiến”  là mức độ nông cạn nhất của Niệm Phật tam-

muội. Nếu như chúng ta đem Niệm Phật tam-muội chia thành chín phẩm để 

luận  thì  hạ  hạ  phẩm  Niệm  Phật  tam-muội  nhất  định  vãng  sanh.  Công  phu 

tăng thêm chút nữa thì bèn được vãng sanh tự tại, có thể liễu sanh tử, đó là 

điều nhà Phật gọi là  “sanh tử tự tại”.   

Tây Phương Cực  Lạc thế  giới có bốn cõi.  Phàm Thánh Đồng Cư Độ  là 

cõi thấp nhất trong bốn cõi của Tây Phương Cực Lạc thế giới. Mỗi một cõi 

đều có chín phẩm, ba phẩm hạ đã vãng sanh tự tại, đấy cũng là điều mỗi cá 

nhân  chúng  ta  đều  có  thể  tu  được.  Nếu  lại  nghĩ  lên  cao  hơn  thì  có  Phương 

Tiện  Độ,  Thật  Báo  Độ,  Thường  Tịch  Quang  Độ.  Nói  thật  ra,  ba  cõi  này 

chúng ta chưa chắc có năng lực để sanh về. Dù cho ngay trong một đời chưa 

chắc  có  thể  vãng  sanh  thành  công  trong  ba  cõi  trên  được,  nhưng  [sanh  về] 

cõi  Phàm  Thánh  Đồng  Cư  Độ,  tuyệt  đối  chúng  ta  có  năng  lực  thực  hiện 

được. 

Trước đây, thầy Lý ở Đài Trung từng dạy học trò:  “Sanh tử tự tại tôi có 

 thể làm được, các vị cũng có thể làm được”.  Ngài tự thị hiện để thuyết pháp, 

chứng  minh  cho  chúng  ta  thấy,  chứng  minh  những  lời  Phật  dạy  chúng  ta 

trong kinh câu nào cũng chân thật, tuyệt đối chẳng giả dối. Nhưng vấn đề là 

chính chúng ta có  ‘buông xuống vạn duyên’ được  hay không?  Ai có thể bỏ 

được,  người  ấy  sẽ  làm  được.  Quyền  làm  được  hay    không  làm  được  hoàn 

toàn  nằm trong tay  mình, chẳng phải trong tay ai khác hoặc trong tay Phật, 

Bồ Tát. Càng bỏ sạch được thì càng hay, càng bỏ sạch sẽ càng chuyên, càng 

tinh, cơ hội thành công càng lớn. 

Đối  với  pháp  môn  tu  học,  sau  khi  chọn  lựa  xong  rồi,  tuyệt  đối  về  sau 

chẳng hối hận. Chọn lựa pháp môn Niệm Phật là quyết định chọn một câu A 

Di Đà  Phật, tuyệt đối chẳng cần đến pháp  môn  nào khác  nữa. Giả sử có ai 

bảo  quý  vị:  “Còn  có  một  pháp  môn  hay  hơn  pháp  môn  này,  thành  tựu  còn 

lớn lao hơn”. Ngay lúc đó, quý vị hạ quyết tâm bảo họ: “Tôi đã quyết định 

chọn  pháp  môn  này,  các  pháp  môn  khác  dù  có  hay  hơn,  tôi  cũng  chẳng 

màng”.  Phải  có  tín  tâm  và  quyết  tâm  như  thế  mới  hòng  quyết  định  thành 

công. 

Thông thường khi mình nói đến “tu hành”, tức là sửa đổi những hành vi 

sai trái. Trong quá khứ chúng ta chẳng chọn lựa, hiện tại chúng ta học cách 

chọn  lựa, đó  là “trạch pháp”. Tiến  hơn  nữa là theo đúng  giáo  pháp sửa đổi 

những cách nghĩ, cách nhìn, cách làm sai lầm, đó gọi là Tu. Từ rày về sau cứ 

chiếu theo những cách nghĩ, cách nhìn, cách làm chánh xác mà thực hành thì 

gọi  là  Hành.  Đọc  tụng  kinh  điển  Đại  Thừa  là  yêu  cầu  trọng  yếu  đối  với 

người học sơ cơ; bởi lẽ chúng ta không biết những căn bệnh nơi thân mình, 

có đọc kinh Phật mới phát hiện những lầm lạc của bản thân, đó là khai ngộ, 

Có thể  hiểu ra  những chứng bệnh,  những  lầm  lỗi  nơi  thân  mình  mới  gọi  là 

 “chân khai ngộ” . Đó mới là Phật tử chân chánh.  “Biết sai liền sửa”, “sửa”  

là sửa đổi hành vi cho đúng. Sau khi đã sửa đúng bèn gìn giữ chẳng tái phạm 

lầm lỗi nữa, đó gọi là “tu tập”. “Tu tập” và “tu trì” ý nghĩa hoàn toàn tương 

đồng. Trên đây là đức Phật đem phương pháp tu tâm thanh tịnh dạy toàn bộ 

cho chúng ta. 

Chánh kinh:  

 Chư  tỳ-kheo!  Sở  ngôn  thanh  tịnh  tâm  giả  đương  tri  tức  thị  tâm  giải 

 thoát tăng ngữ, huệ giải thoát tăng ngữ.  

 (Này  các  tỳ-kheo!  Nên  biết  tâm  thanh  tịnh  vừa  nói  đó  chính  là  nói  tâm 

 giải thoát tăng trưởng, huệ giải thoát tăng trưởng).    

Trong  đoạn  kinh  này,  đức  Phật  dạy  chúng  ta:  Thế  nào  là  “tâm  thanh 

tịnh”?  Hai  câu  này  dùng  những  lời  đơn  giản  nhất,  thiển  cận  nhất  để  giải 

thích.  “Thanh  tịnh  tâm’”  tức  là  tâm  được  giải  thoát.  Tâm  giải  thoát  thì  huệ 

cũng sẽ giải thoát. Vậy thì cái tâm này giải thoát như thế nào? Giải thoát là 

cách  nói  hình  dung,  tỷ  dụ.  Chẳng  hạn  như  một  người  bị  dây  rợ  trói  chặt, 

chẳng tự tại, chẳng tự do, giờ đây có ai tháo gỡ cho, ngay lập tức bèn tự tại. 

Hiện  thời  tâm  chúng  ta  chẳng  tự tại,  rất  giống  như  người  bị  dây  thừng  trói 

chặt.  Những  dây  thừng  đó  chính  là  vọng  tưởng,  phiền  não,  ưu  lự,  vướng 

mắc, trói buộc tâm ta chẳng được tự tại, mà Huệ chính là tác dụng của Tâm. 

Tâm chẳng tự tại, bèn chẳng có Huệ; tâm được tự tại, Huệ bèn hiện tiền. 

Trong  kinh  Đại  Thừa,  đức  Phật  thường  nói   “ngũ  trược  ác  thế”.   Đích 

thực, trong xã hội hiện tại, có thể nói là trược ác đến mức cùng cực. Kinh Vô 

Lượng Thọ nói  “kịch ác cực khổ”  cũng là nói về tình cảnh của xã hội hiện 

tại. Trược là “ô nhiễm”. Nói thật ra, những điều tâm chúng ta tiếp xúc hiện 

tại  là  những  thứ  nhiễm  trược  nghiêm  trọng  nhất  từ  xưa  đến  nay.  Tâm  lý  ô 

nhiễm,  tinh  thần  ô  nhiễm,  tư  tưởng  ô  nhiễm,  kiến  giải  ô  nhiễm,  thậm  chí 

thân thể, thức ăn cũng bị ô nhiễm. Thế giới này há còn lạc thú gì để nói nữa 

cơ chứ! 

Hiện tại, ai cũng nói đến chuyện bảo vệ môi trường, nhưng nói đến môi 

trường  là  vĩnh  viễn chẳng  đạt được  mục  tiêu. Trong kinh đức  Phật dạy:   “Y 

 báo  chuyển  theo  chánh  báo”.   Hoàn  cảnh  là  y  báo,  nhân  tâm  là  chánh  báo. 

Nhân  tâm  chẳng  thanh  tịnh  thì  hoàn  cảnh  làm  sao  thanh  tịnh  được?  Muốn 

cho  hoàn  cảnh  thanh  tịnh  thì  tâm  phải  cầu  thanh  tịnh  trước  đã!  Nhưng  tâm 

con người muốn đạt thanh tịnh thì phương pháp tối hiệu quả duy nhất là Phật 

pháp. Đích xác là Phật pháp có thể thanh tịnh thân tâm, khiến cho tâm chúng 

ta được giải thoát. Tâm thanh tịnh là tâm giải thoát, tâm thanh tịnh khởi tác 

dụng là trí huệ chân thật. 

Chánh kinh:  

        Do  tham  nhiễm  ô,  tâm  bất  thanh  tịnh.  Do  vô  minh  nhiễm  ô,  huệ  bất 

 thanh tịnh.  

        (Do  tham  nhiễm  ô,  tâm  chẳng  thanh  tịnh.  Do  vô  minh  nhiễm  ô,  huệ 

 chẳng thanh tịnh)   

Đoạn  kinh  văn  này  là   “một  lời  phá  rỗng  toang”,   nói  toạc  ra  căn  bệnh 

của  chúng  ta.  Hiện  tại,  chúng  ta  nói  đến  bảo  vệ  môi  trường,  người  thông 

minh nên  biết bắt đầu từ đâu:  Làm thế  nào để  những  nhiễm ô tham  nhiễm, 

vô  minh  trong cõi  lòng  bị trừ sạch? Muốn trừ khử những ô  nhiễm  đó,  nhất 

định  phải  làm  theo  đúng  những  lời  đức  Phật  đã  dạy  chúng  ta  ở  phần  trên: 

 “Hãy nên đoạn trừ ngũ cái, hãy nên tu tập bảy pháp”,  cụ thể vô cùng, câu 

nào cũng đều xác thực cả. 

Chánh kinh:  

       Nhược chư tỳ-kheo đoạn trừ tham nhiễm, tức đắc tâm giải thoát; đoạn 

 trừ vô minh tức đắc huệ giải thoát.  

       (Nếu các  tỳ-kheo  đoạn  trừ tham nhiễm, tâm liền được giải thoát. Đoạn 

 trừ vô minh, huệ liền được giải thoát).    

Trong phần giảng về việc tu học bảy pháp ở trên, tôi đã giới thiệu, đề cao 

pháp môn Niệm Phật cùng các đồng tu, là vì niệm một câu Phật hiệu, không 

chỉ đoạn trừ năm thứ cái chướng, mà còn đồng thời phá được vô minh. Lúc 

chuyên  tâm  niệm  một  câu  Phật  hiệu,  năm  thứ  cái  chướng  đều  chẳng  hiện 

tiền,  nhưng  một  câu  Phật  hiệu  rành  rành  rẽ  rẽ,  minh  minh  bạch  bạch,  nên 

chẳng đọa vô minh. Bởi thế, danh hiệu có công đức chẳng thể nghĩ bàn. 

Chánh kinh:  

        Nhược  chư  tỳ-kheo  ly  tham  nhiễm  ô đắc  tâm  giải  thoát giả,  thị danh 

 thân tác chứng.   

       (Nếu các tỳ-kheo lìa tham nhiễm ô, tâm được giải thoát thì gọi là “thân 

 tác chứng”)  

   

Thế nào là  “thân tác chứng”?  Thân tác chứng là mạnh khỏe, trường thọ, 

chẳng già, chẳng bệnh, chẳng cần phải uống thuốc, cũng chẳng phải tẩm bổ. 

Những thứ thuốc bổ, đồ bổ đó đều kèm theo nhiễm ô và tật bệnh. Chỉ có mỗi 

“thanh tịnh tâm” có dinh dưỡng cao nhất, có hiệu quả nhất. A Di Đà Phật là 

đồ bổ tốt nhất. Nếu có thể chân thành  niệm  Phật thì chính  là  ngày dùng đồ 

bổ. Trong mấy bài kệ ghi ở đầu cuốn Vô Lượng Thọ Kinh, lão cư sĩ Hạ Liên 

Cư có viết:  

 Phật thuyết nan tín chân nan tín,  

       Ức vạn trung nhân nhất nhị tri.  

(Phật nói khó tin, thật khó tin, 

Trong ức vạn người, một hai biết)  

Đúng  là  chẳng  sai  một  điểm  nào!  Pháp  môn  tốt  đẹp  như thế  đó  bày  ra 

trước mặt mà không ai biết cả, thật là đáng tiếc! Hôm nay, tôi cũng trao cho 

quý  vị  đồ  bổ,  đồ  dinh  dưỡng  tốt  nhất  là  “thanh  tịnh  tâm”.  Nếu  như quý  vị 

tâm thanh tịnh, thân thanh tịnh, thân tâm thanh tịnh làm sao còn suy lão, còn 

đổ  bệnh  được  nữa?  Bởi  thế,  tôi  thường  nói:   “Pháp  môn  này  là  pháp  môn 

 không già, không bệnh, không chết”.  Nói không chết tức là vì lúc vãng sanh, 

thấy  A  Di  Đà  Phật  đến  tiếp  dẫn,  bèn  theo  chân  Phật  A  Di  Đà,  tức  là  theo 

Ngài khi đang còn sống, chứ chẳng phải là chết rồi mới đi. 

Năm trước ở thủ đô Hoa Thịnh Đốn, [tôi chứng kiến] chuyện vãng sanh 

của cư sĩ Châu Quảng Đại.  Lần ấy tôi cũng  đến  Hoa  Thịnh Đốn,  gặp đúng 

lúc bèn trợ niệm cho ông ta. Những  đồng  tu tận  mắt thấy ông ta  vãng sanh 

bèn bảo tôi: “Châu cư sĩ  mới  niệm  Phật ba ngày bèn được vãng sanh”. Bởi 

lẽ, trước đó ông ta không tin Phật, chỉ trước khi lâm chung ba ngày mới gặp 

được cư sĩ Cung Chấn Hoa khuyên niệm Phật. Lúc đó, ông ta nghe xong bèn 

tiếp nhận, kêu vợ và các con giúp ông ta niệm Phật cầu vãng sanh, chẳng cầu 

lành bệnh, đấy là thật sự giác ngộ. Ngoài ra, các đồng tu ở thủ đô cũng đến 

giúp ông ta niệm Phật. Niệm đến ngày thứ ba, thấy A Di Đà Phật, Quán Thế 

Âm Bồ Tát, Đại Thế Chí Bồ Tát, Châu cư sĩ nói Tam Thánh từ trên mây hạ 

xuống đón ông ta vãng sanh. Ông ta tỉnh táo, minh bạch ra đi. Bởi thế, mới 

nói vãng sanh là theo đi từ khi còn sống, chứ chẳng phải là chết rồi  mới đi. 

Pháp môn bất tử này gọi là “thân tác chứng”.         

Chánh kinh:  

 Đoạn trừ vô minh, đắc huệ giải thoát giả, thị danh vô học.  

 (Đoạn trừ vô minh, huệ được giải thoát thì gọi là Vô Học).   

Chữ  “Vô  Học”  ở  đây  có  nghĩa  là  chẳng  còn  gì  để  phải  học  tập  nữa; trí 

huệ viên mãn, tốt nghiệp rồi, đây cũng là điều bên Giáo gọi là “đại khai viên 

giải”.  Trong  pháp  Tiểu  Thừa,  bậc  Vô  Học  Tiểu  Thừa  là  A  La  Hán.  Trong 

pháp Đại Thừa, bậc Vô Học là Pháp Vân Địa Bồ Tát. Thập Địa Bồ Tát gọi là 

Vô Học. Đây là nói về quả báo, tu nhân chứng quả. 

Chánh kinh:  

 Vĩnh ly tham ái, liễu tri chân thật chánh tri.  

       (Vĩnh viễn lìa tham ái, hiểu rõ chánh tri chân thật).   

Câu kinh này rất trọng yếu.  “Chánh tri”  là Phật tri, Phật kiến; kinh Pháp 

Hoa nói  “nhập Phật tri kiến”  thì tri kiến đó là chánh tri chánh kiến. Chúng 

ta phải biết rằng: Tham ái là căn nguyên chướng ngại chánh tri chánh kiến; 

lìa khỏi tham ái thì chánh tri chánh kiến bèn được hiện tiền. 

Chánh kinh:  

       Hiện tiền thủ chứng tự quả, tận khổ biên tế.  

       (Hiện tiền chứng lấy tự quả, hết bờ mé khổ).  

 “Hiện  tiền”   là  chẳng  phải  đợi  đến  đời  sau,  chứng  quả  ngay  trong  đời 

này,  chứng  được  quả  viên  mãn.  Đây  chính  là  điều  chúng  tôi  thường  nói: 

 “Phá một phần vô minh, chứng được một phần Pháp Thân”. “Khổ biên tế”  

là lục đạo luân hồi.  “Tận khổ biên tế”  là vĩnh viễn thoát khỏi luân hồi, chẳng 

còn  lưu  chuyển  sanh  tử  nữa,  siêu  thoát  tam  giới,  thành  Pháp  Thân  đại  sĩ. 

Cuối cùng, đức Phật lại khuyến khích chúng ta:  



Chánh kinh:  

 Chư tỳ-kheo! Như thị sở thuyết, nhữ đẳng ưng học.  

       (Này chư tỳ-kheo! Những điều vừa nói như thế, các ông hãy nên học).   

 “Như thị sở thuyết”  là những điều đã giảng ở trên. Như lý như pháp, câu 

nào cũng đều chân thật chẳng dối, toàn thể Phật pháp là giảng về chân tướng 

của vũ trụ nhân sanh. “Vũ trụ” là hoàn cảnh sanh sống của chúng ta. “Nhân 

sanh”  là  chính  mình.  Hết  thảy  kinh  điển  đều  nói  về  đạo  lý  chân  tướng  của 

hoàn cảnh và chính bản thân của chúng ta.  “Các ông hãy nên học”  là chúng 

ta phải học tập cho khéo vậy. [] 

Phật thuyết Thanh Tịnh Tâm Kinh 

Giảng Ký hết 

(Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa dịch xong ngày 04 tháng 09 năm 2004)  

HẾT 



1  .  Thanh  Tịnh  Tâm  Kinh:  Đây  là  kinh  số  803,  thuộc  quyển  17  của  Đại 

Chánh Tân Tu Đại Tạng Kinh, phần Kinh Tập Bộ. 

Ngài Thi Hộ (Danapala) không rõ năm sanh và năm  mất, sang Trung Quốc 

dịch kinh vào đời Tống, vốn là người xứ Ưu Điền Na (Udyana), Bắc Ấn Độ. 

Năm  980  đời  Bắc  Tống,  đại  sư  và  Tam  Tạng  Thiên  Tức  Tai  người  xứ  Ca 

Thấp  Di  La  (Kashmir) đến  Biện  Kinh  (nay  thuộc  huyện  Khai  Phong) trụ  ở 

viện  Dịch  Kinh  chùa  Thái  Bình  Hưng  Quốc,  tận  lực  phiên  dịch  kinh  điển. 

Ngài  dịch  được  tất  cả  115  bộ  kinh,  gồm  255  quyển.  Trong  đó  đa  phần  là 

những kinh điển Mật Giáo như Nhất Thiết Như Lai Kim Cang Tam Nghiệp 

Tối Thượng Bí Mật Đại Giáo Vương. Có lẽ vì thế, tuy dịch phẩm của Ngài 

rất  nhiều,  nhưng  tên  tuổi  của  Ngài  không  được  biết  đến  nhiều  như  các  vị 

Cưu Ma La Thập, Nghĩa Tịnh, Huyền Trang…   



2 . Đại Sớ là lối giải thích chi tiết, có thể dẫn dụng nhiều kinh khác nhau để 

minh họa, so sánh nhằm phát huy ý chỉ của bản kinh mình đang chú giải. 

Lược Sớ là lối giải thích kinh ít rườm rà, ít chi tiết hơn, chỉ chú trọng vào 

giải thích ý kinh là chính. Sớ là lời giải thích kinh văn, Sao là lời giải thích ý 

nghĩa lời Sớ. 

3 . Ý nói: Do chuyên tinh nghiên cứu, ngài Tông Mật trở thành một tác gia có 

thẩm quyền nhất trong việc diễn giải kinh Viên Giác. 





cover_image.jpg
Phat-Thuyet-
Thanh-Tinh-Tam-
Kinh-HT-Tinh-
Khong-Giang-





index-1_1.jpg





